AccueilRevenir à l'accueilCollectionThèse de doctorat *Perspectives sur le visage*. *Trans-gression; dé-création; trans-figuration*ItemSTÈLE III

## STÈLE III

Auteur : Sylvie Germain

### Les folios

En passant la souris sur une vignette, le titre de l'image apparaît.

23 Fichier(s)

# Citer cette page

Sylvie Germain, STÈLE III, 1981

Anne-Claire Bello (LT2D, Université de Cergy-Pontoise) ; EMAN, Thalim (CNRS-ENS-Sorbonne nouvelle)

Consulté le 09/11/2025 sur la plate-forme EMAN : <a href="https://eman-archives.org/ArchivesGermain/items/show/7">https://eman-archives.org/ArchivesGermain/items/show/7</a>

## **Présentation**

Date1981
GenreThèse de doctorat
LangueFrançais
SourceNumérisation à partir de l'exemplaire conservée à la Bibliothèque universitaire de Nanterre
Collation21×29,7 cm
Lieu de soutenanceUniversité de Paris X-Nanterre

# Information sur l'édition numérique

Mentions légales

- Fiche: Anne-Claire Bello (LT2D, Université de Cergy-Pontoise); EMAN, Thalim (CNRS-ENS-Sorbonne nouvelle), EMAN (Thalim, CNRS-ENS-Sorbonne nouvelle). Licence Creative Commons Attribution Partage à l'Identique 3.0 (CC BY-SA 3.0 FR)
- Thèse : Sylvie Germain

Editeur de la ficheAnne-Claire Bello (LT2D, Université de Cergy-Pontoise); EMAN,

Thalim (CNRS-ENS-Sorbonne nouvelle) Contributeur(s)Bello, Anne-Claire (édition numérique & transcription) Notice créée par <u>Anne-Claire Bello</u> Notice créée le 23/01/2023 Dernière modification le 31/01/2023

#### - STELE III -

### - LA CHAMBRE-OBSCURE DU VISAGE : - "NULTS DU REGARD" -

"Notre préoccupation la plus grave, c'est de comprendre que toute chose est en devenir, de nous renier nous-mêmes comme individus, de voir le monde par le plus grand nombre d'yeux possibles, de vivre intensément nos instincts et nos occupations, afin d'acquérir des yeux, de nous abandonner temporairement à la vie, pour ensuite fixer sur elle temporairement nos regards."

(Nietzsche - "La Volonté de Puissance", LivreIII §581)

"L'artiste n'a pas de vision, et c'est par là qu'il est artiste.

Il n'est que le lieu d'un reflet,

d'une répétition pure.

La chance d'une <u>autre</u> image."

(R. Munier - "L'Instant")

"C'EST POUR UN DISCERNEMENT
QUE JE SUIS VENU EN CE MONDE:
- POUR QUE CEUX QUI NE VOIENT PAS VOIENT
ET QUE CEUX QUI VOIENT DEVIENNENT AVEUGLES."

(Jn. 9,39)

### 1) - POETIQUE DE L'IMPUR:

"J'apprends à voir. Je ne sais
pas pourquoi, tout pénètre en
moi plus profondément, et ne
demeure pas où, jusqu'ici, cela
prenait toujours fin. J'ai un
intérieur que j'ignorais. Tout
y va désormais. Je ne sais pas
ce qui s'y passe."

- Rilke - "Los Cahiors de M.L. Brigge" - "On perçoit en mei et nen pas que je perçois. Toute sensation comporte un germe de rêve ou de dépersennalisation comme nous l'éprouvens par cette sorte de stupeur où elle nous met quand nous vivens vraiment à son niveau."

- Merleau-Ponty - "Ph. P." -

\*Le visage, livré comme évènement par le heurt de la rencentre et ne "se montrant", comme tout phénomène ou apparaître, que par les détours infinis de l'écriture, so pre-pose et s'approche enfin comme visible. Scriptible/lisible.
-"Les anciens ent surtout considéré le visage comme la partie du corps qui voit et qu'en voit. Pour connaître un homme, c'est le visage qu'en regarde, et pour savoir ce qu'il éprouve c'est à son visage qu'en demande la réponse. C'est par le visage, notamment par les yeux qui en sont l'élément le plus expressif, que l'homme manifeste ses états d'âme. Le langage populaire a préféré à tout autre le met "visage" qui dérivait de "visum" ou de "visus"; la locution vis-à-vis garde le souvenir d'un ancien met "vis" qui n'était que la forme française du latin "visus" employé dans le sens de visage. En hébrou, quand en se voite la face, c'est

tant8t pour ne pas voir (Is. 53,3), tant8t pour ne pas 8tre vu (Job, 24,15; 34,29)."(70)

Le visage est donc ce qui s'offre et s'expose par excellence à la vue (aspect, physionomie, visibilité) et qui impose à toute chose sa propre vue, soumet tout le visible à sa perception (visée, direction, intention).

\* Le visage, <u>sujet et objet de vision</u>, recèle alors par cette dualité, une profonde ambiguïté qui va troubler et le voyant et le visible. Cette ambiguïté, jouant au coeur du visage, doit donc être interrogée, et en premier lieu du cêté du voyant car, de même que l'écriture précède le phénemène, - trace le lisible -, de même le voyant "précède" le visible, - en tant que le regard participe du mouvement de traçage et de supplication de l'écriture et relève d'une semblable passivité; en tant que voir, c'est déjà écrire.

- VOYANT/VISIBLE: - il y a donc transhumance et translation incessantes du percevant au perçu et du perçu au percevant, chacun investissant et informant l'autre; et tout autant, chacun comblant et creusant l'autre à la fois; il y a interpénétration et interaction continues de l'un à l'autre, - et ce sont là échanges et réversibilité essentielles.

Il n'y a donc pas de "vision pure", puisqu'elle est absolument incarnée et ne s'opère que dans l'épaisseur de la chair, dans la teuffeur du sensible, donc dans la confluence de tous les sons, - dans la trame du monde. Pas de vision pure, "ab-solue", mais un certain "théfitre" que le voyant/visible met en scène.

Ainsi la perception est-elle pétrie d'imaginaire, de songes, de désirs, de mémoire; - tremblée de la fièvre même de la chair. Et ce pétrissage leste la perception de taches aveugles, de trous noirs, d'éclipses et d'illuminations, la traverse de mouvements, de tensions, de flux et de reflux. Tout n'est alors perçu qu'à travers les <u>prismes</u> déformants, distordants, transformants, défigurants ou magnifiants, du regard; toute perception s'opère dans l'obscurité touffue et vibrante d'une <u>chambre-noire</u>.

-"Mais par après plusieurs expériences ont peu à peu ruiné
toute la créance que j'avais ajoutée aux sens; car j'ai
observé plusieurs fois que des tours qui de loin m'avaient
semblé rendes, me paraissaient de près être carrées, et que
des colosses élevés sur les plus hauts sommets de ces tours,
me paraissaient de petites statues à les regarder d'en bas;
et ainsi dans une infinité d'autres rencentres, j'ai trouvé
de l'errour dans les jugements fondés sur les sens extérieurs!(71)

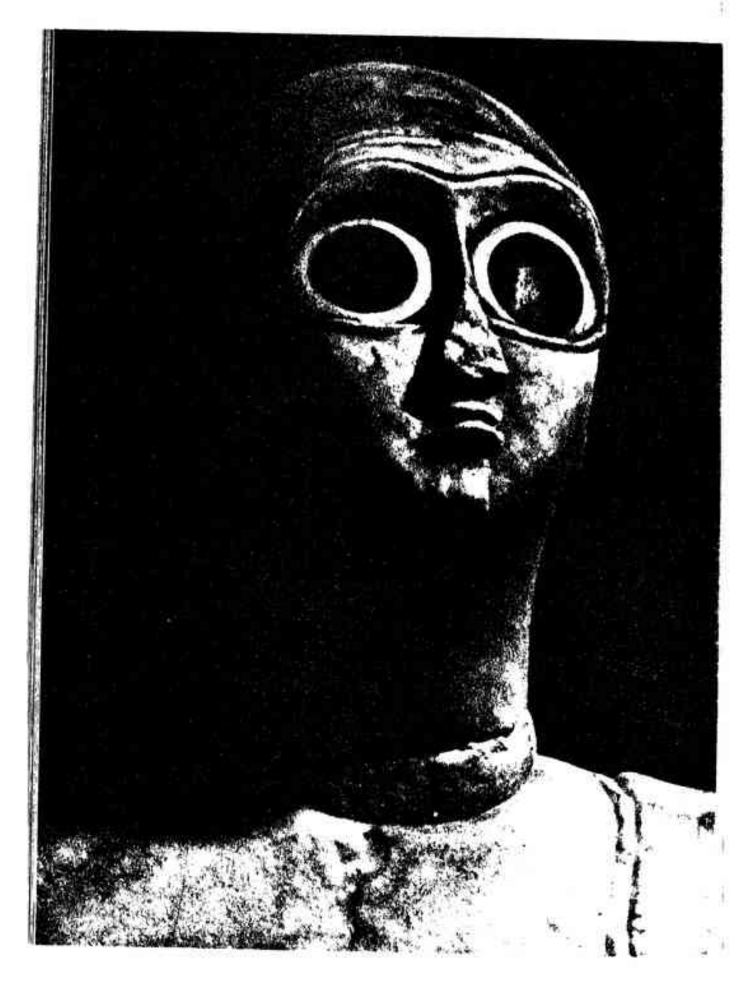
\* Ainsi l'impureté foncière de la perception lui Sterait toute créance et toute fiabilité, l'accusant de mensonge et d'erreur, de tromperie; mais pout-ŝtre la perception, par cette impureté même, recèle-t-elle une autre et plus haute créance? Peut-ŝtre cette "indigence" du regard est-elle en vérité sa "chance".

Pour reconnaître cette créance seconde et saisir cette chance, il faut soustraire alors le regard à la loi du tiers-exclu et de la logique, et l'introduire sous celle, alchimique et "affabulante", du Tiers-Inclus; il faut donc

entondre le sens du mot "erreur" d'une manière positive et féconde, et non plus négative et restrictive, ic. se mettre à l'écoute et prendre mesure dans le mot "erreur" de la dimension d'ERRANCE qui l'habite et le traverse (ce qui va à l'aventure), du jeu des orros qui s'y dessinent (traces, pistes et indices que suivent los chasseurs), et de l'erre qui l'anime et la mout (allure, train, vitesse). -"Et cependant, l'erreur, "l'égarement nous aide", das Irrsal hilft: elle est un moment do la vérité, elle est l'attente qui la pressent, la profondeur du sommeil qui est aussi vigilance, l'oubli, l'intimité de la mémoire sacrée. En cela, l'égarement est le silence par lequel ce qui n'est plus là, le divin, le vrai, est cependant là, est là sur le mode de l'attente, du pressentiment, échappe au travestissement de ce qui est faux (l'indéfini de l'erreur nous préserve de ce qui est faux, l'insuthentique.)(72)

allure qui mone à l'aventure en suivant des traces furtives disséminées dans le sensible, et ses "mensonges" seraient moins de tromperies que des "ruses" se frayant des passages dans l'épaisseur du monde, que des fléchages renvoyant au monde comme à une FABLE, que des miroire anamorphotiques réfléchissant le visible et le visage comme "fabuleux".

Il ne serait alors plus besoin de chercher "un point qui fut fixe et assuré", "certain et indubitable", pour "concevoir de hautes espérances" (73) concernant la connaissance du monde et de toute chose au monde; il suffirait de descendre dans le CREUX obscur, affabulant et imaginant où



 $Fichier \ issu \ d'une \ page \ EMAN: \ \underline{http://eman-archives.org/ArchivesGermain/items/show/7?context=\underline{pdf}$ 

ocuvre le regard et de se laisser em-porter dans les remous et les flous des sens pour être préservé du faux et de l'inauthentique et pour recevoir de "hautes espérances" concernant la co-naissance au mondo et à toute chose au monde.

\* -"L'artiste no travaille jamais "d'après la nature",
il s'en remet à son instinct, à sa chembre obscure pour tamiser,
pour exprimer le "cas", "la nature", "la chose vécue" (...).

La nature, évaluée au point de vue artistique, n'est pas un
modèle. Elle exagère, elle déforme, elle laisse des trous.

La nature, c'est le hasard."(74)

- Chambre-obscure et anamorphotique, tel est le visage on tant que sujet de vision; alors, non soulement l'impuroté de la vision n'est pas une carence à rejeter, mais elle s'affirme comme force pofétique, et l'infiabilité que dénonce son ambiguité, l'inadéquation que révèle sa discordance d'avec le visible, loin de l'invalidor, doivent au contraire la légitimer. La créance de la vision n'est pas à chorcher dans un principe extérieur qui la transconderait, mais est à trouver dans la chair même de cette impuretó, dans la trame de sa texture entremêlés et déchirée. L'interrogation levée par la vision est donc à maintenir ouverte en posant la vision même comme pure interrogation, car c'est par là seulement que la vision est opérante; - et pour cela il faut reculer jusqu'aux confins de cette "impureté": - ie. jusqu'au point de confluence des cinq sens où s'exhausse un SIXIEME SENS, - le sens essentiel, contre de gravitude de tous les autres sens: - 10 SENS DU MANQUE,

d'un manque qui est infini désirant.

-"Demande pour tes yeux que les rompe la nuit,
Rien ne commencera qu'au-delà de ce voile,
Demande ce plaisir que dispense la nuit
De crier sous le cercle bas d'aucune lune,
Demande pour ta voix que l'étouffe la nuit.

Demande enfin le froid, désire cette houille."(75)

- C'est là, dans la défaillance et la perte, dans le tremblement de l'incertitude, dans l'écartèlement de la question, dans le "freid" de la nuit, que tout <u>peut</u> commencer, que s'accomplit l'office du regard; et cet office, loin d'être simplement de "voir", est en vérité un "NE-PAS-VOIR", ie. de <u>frayer avec l'invisible</u>.
- \* La vision de l'homme est donc une <u>DOUBLE VISION</u>, qui tout à la fois voit et ne voit pas; qui ne voit pas "purement" lo visiblo, et qui pressent l'invisible. Vision hybride et distordue, mi-ange-mi-bête, vision malade d'yeux à rebours; à rebours, car incessemment arrachés au monde (au Dans du monde, à l'évidence du visible), et inversés <u>FACE</u> au monde, retournés vers la profondeur d'un Dehors insituable, confrontés à l'inévidence du visible.

  Mi-ange-mi-animal, ni-ange-ni-animal, l'homme en sa vision n'a pas de regard "propre" et "simple", il participe de deux ordres différents, voire contradictoires. Tout en lui est plis, replis et froissements.
- "l'Ouvert". Nos yeux seuls sent

comme inversés et tout à fait placés autour d'elle ainsi que des pièges, disposés en cercle autour de sa libre issue. (76)

- Et cette pro-fondeur atopique cù se retire et se retient le regard a pouvoir de RUINE: - le monde s'y ruine, comme miné d'inévidence, errodé d'invisible, troué de toutes parts par le vide et le manque. Et cette ruine mise en ceuvre par le reflux du regard laisse alors advenir d'entre les brisures et débris, un RIEN; un Rien qui n'est ni plein ni vide, ni Stre ni néant, qui n'est pas privation, mais qui est une force nue (dénuée de pouvoir); une force libre en marche qui, née de la ruine (au point de tangence de cette double-vision), dévaste tout sur son passage et, dans ce môme mouvement, offre à toute chose une carnation et une allure nouvelles, dresse toute chose dans le tranchant de la grace; ainsi la peinture de Cézanne semble toujours présenter objets, visages et pay-sages "ex abrupto", - dans le brut et l'abrupt de leur surgissement, dans l'éternité de leur passage, dans l'absolu de leur "facticité".

-"Tu fus sage d'ouvrir, il vint à la nuit,

Il posa près do toi la lampe de pierre.

Il te coucha nouvelle en ta place ordinaire,

De ton regard vivant faisant étrange nuit."(77)

\* Ainsi, au point de tangence de la Double-Vision

où se consumme le regard, s'ouvre une ENTRE-VISION: l'homme

n'a pas de vue, il ne lui est donné qu'un ENTR'APERCEVOIR.

Et c'est là seulement qu'il faut tenir lieu forme de regard,

au bord de cette brèche (moins offerte à la contemplation que propice au COUP D'OEIL furtif et perçant.)

voir" qui fraye avec l'invisible est à comprendre en fonction de la propitiation du coup-d'oeil; mais l'acuité et l'opportunité d'un tel coup-d'oeil ne se gagnent qu'au prix d'une extrême vigilance; - le regard est voué à la veille infinie et à l'attention de la GARDE. Garde qui se diversifie intérieurement elle-même pour main-tenir précis l'instant de l'évènement (garde-temps), pour toujours tenir prêt et euvert le lieu de l'évènement (garde-fou), et qui se re-lève et se re-nouvelle sans cesse elle-même pour sauvegarder l'acuité de sa vue (garde-vue). Un tel gardiennage n'exerce aucune "surveillance", mais déploie seulement et démesurément l'endurance et la passivité de l'attente, (ce qui sorait alors plutêt une sous-veillance.)

c'est lorsqu'elle se consomme jusqu'à cette extrême limite de la Garde et de la Veîlle que l'impureté de
la vision intronise alors le regard dans l'espace désoeuvrant
de la fascination où lui sera donné "la chance d'une autre
image" (de môme que la question, par excès de répétition,
introduit l'écriture dans l'espace suppliciant de la supplication). Par là le visible ne sera pas appréhendé et
jugé à partir du regard (egocentrisme de la vision asservissant le visible à son pouvoir) mais c'est le regard qui
sera soumis au visible (excentrisme de la vision désservant
le visible et l'honorant comme fascinante et mystérieuse
beauté).

. . . . .

#### 2) - FASCINATION:

- -"Le visage humain n'a jamais été peint, voilà le vrai, et il ne faut pas dormir aussi longtemps que nous n'aurons pas mieux regardé."-
  - G. Picon "Admirable Tremblement du Temps"-
- -"Le visage mais, je le reconnais, le nom fait difficulté - est au contraire cette présence que je ne puis dominer du regard, qui toujours déborde et la représentation que je puis m'en faire et toute forme, toute image, toute vue, toute idée où je pourrais l'affirmer, l'arrêter ou simplement la laisser être présente."
  - Blanchot "E.I." p.77

\* Voyant/Visible: l'interrogation que soulève la profonde ambiguïté de cette duplicité fait toujours davantage question, car si le voyant "précède" le visible, le visible dans le même temps ne cesse de déborder de toutes parts et d'asservir le regard, de l'ex-centrer, le déposséder, et par là de le forcer à la désappropriation et à la déposition, (comme on dépose ses armes ou son pouvoir; ainsi le regard est déposé de ses fonctions, démis de ses droits; - comme on dépose un fardeau, un bât, ainsi le regard dépose la taie des valeurs et jugements qui le recouvrait; - comme on dépose son bilan, ainsi le regard se déclere "en faillite" et s'avoue dans la ruine; comme enfin en dépose témoignage: déposer en faveur de l'autre, ainsi le regard dépose en faveur du visible et en affirme "l'innocence", ie. la gratuité et la grâce.) Détourné de la serte, le regard est

alors assigné à <u>l'épreuve de l'étonnement</u>, - et la modalité de l'étonnement quant au regard, c'est <u>la fascination</u>.

\* La fascination est le règne de la <u>DISTANCE</u> qui investit tout, s'installant au coeur de toute chose qui ne peut plus s'achever en une forme close, mais reste cuverte sur une certaine <u>fêlure</u> intérieure; c'est la verticalisation de la distance qui s'intensifie en transcendance dynamique, en ligne de fuite hypertélique; c'est un certain équilibre entre cette verticalité apophantique où se profile l'invisible et l'horizontale cataphatique où se dessine le visible. La fascination est donc un <u>regard iconique</u> qui reconduit le visible à la nuit blanche de l'invisible et toute chair à la force du Verbe. La fascination en appelle donc à une certaine <u>"lecture"</u> (lecture en proie à la même passivité et à la même supplication que l'écriture) du visible.

"Mais <u>qui peut se flatter qu'il lira juste? C'est nourquoi il faut implorer la vérité."(78)</u>

regard, voué à une lecture implorante, s'articule à la supplication, et que s'opère un déplacement décisif dans le
rapport sujet de vision à objet de vision. Passivité absolue
et implorante, imploration suppliciante; humilité et cécité.
Cécité, car la surplombance et la splendeur du visible
sont telles dans la fascination que le regard, exclu de la
vue, est tout entier pro-jeté du côté du visible, - sur le
versant abrupt du Dehors. Regard privé de vue, déraciné de
l'oeil, et par là se diffusant dans toute la chair, dans la

porosité de la peau, se transfondant dans le sang; - jusqu'au bout des doigts: REGARD TACTILE. Tactilité elle-même infusée du sens du manque; et ce manque n'est pas carence mais est le sens d'un certain retrait, sonsibilité à <u>une Trace qui fait signe</u>. Et c'est cela qu'il faut lire, lire avec un regard tactile, dans la fascination face au visage: - le tremblement d'une Trace qui infiniment fait signe.

Et si grande est la force de la Trace qu'elle ne se manifeste qu'en passant, ot à peine, sur le mode le plus tonu d'un imperceptible "je-ne-sais-quoi"; c'est de cela que firent l'épreuve les prophètes dans lour exposition à Dieu; d'abord et sans recours privés de vision (Ex.33,20-23), il leur est juste donné, au-delà (ou plutôt en-deçà) de la cócité, un inquantifiable et inqualifiable pressentiment (très étrange sensation où confluent les "six" sens) de la force du Très-Haut en sa gloire; - expérience que fit par excellence Elie au Mont Horeb (I Rois, 19, 11-14). Et c'est au milieu de Moïse et d'Elie que le Christ apparaît aux disciples à l'instant de la Transfiguration (79). Apparition manifestant l'autre versant du sensible, mettant à nu la force vive qui creuse et anime le visible, - ie. l'éclat aveuglant d'une lumière blanche dont les youx ne peuvent soutonir la vue ; - Nuit-Blanche de la Transfiguration où le non-voir se fait voyance, eù la fascination atteint son plus haut point, - où le regard dégage sa plus longue et pénétrants perspective sur le visage humain.

\* Ainsi la fascination est ce qui prend pleinement mesure et reconnaissance de l'invisible qui soutend tout



 $Fichier\ is su\ d'une\ page\ EMAN: \underline{http://eman-archives.org/ArchivesGermain/items/show/7?context=\underline{pdf}$ 

visible, de l'impalpable sis au coeur du sensible, - et qui leur donne accueil et séjour. Aussi est-ce par la fascination que les sens, s'entremâlant en une même passivité infiniment ocuvrante, s'affinent jusqu'à une extrême sensibilité capable d'éprouver la très étrange sensation du rien et de l'inadvenu, et que la chair est arrachée à la simple corporalité pour être livrée à l'intense vibration d'une pure énergie. Par la fascination, toute la chair entre en travail et en métamorphose, car êlle s'y fait meuble et pétrissable, se laisse remodeler par le Dehors.

- Il y a donc dans la fascination une dimension d'
étrange "violence": - violence douce du Dehors qui transgresse
radicalement les limites et pouvoirs des sens et de la chair,
qui exige l'excès de fatigue dans la perpétuation de l'attente et la maintenance aiguë de la vigilance qu'impose la
perte de soi par oubli et don de soi; - par l'absolue exposition de soi à l'autre.

-"Quand le souffle provenant du fort
Soulevait déjà sa chevelure,
De sa douce main
Posée sur mon cou il me blessait,
Et tous mes sens furent suspendus,"(80)

Le visage d'autrui provient toujours du "fort"
du Dohors, de l'inconnu, du lointain st la "douceur" de
sa vision, of sa rencontre, produit toujours une blessure:
- blessure du moi, blessure du regard, blessure de tous les
sens "suspendus" dans l'attente d'un autre "moi", d'une autre
image.

\* \* \* \* \*

### 3) - SANCTIFICATION:

-"0 voici l'animal qui n'existe pas.

....

Certes, il n'existait pas. Mais parce qu'ils l'aimaient un animal pur naquit. Ils laissaient toujours de l'espace. Et dans cet espace, clair et épargné, il leva légèrement la tête et eut à peine besoin d'être. Ils ne le nourrirent d'aucun grain, mais uniquement de la possibilité d'être."

- R/M. Rilke - "Sonnets à Orphée" II,4 -

\* Mais alors le regard, parvonu à ce peint de cécité et ce degré d'épuisement par l'épreuve de la fascination, supplicié à force de supplication, s'investit à son tour de "violenco" et de transgressivité et se fait suppliciant. Avouglé et bléssé par l'invisibilité du visible, - par la nuit-blanche du visage -, il établit lui-même un rapport au visible sur le mode de la transgression, ne visant plus en lui que son versant d'inévidence, - que sa fêlure. Etant un regard tactile, il ne se pose pas sur le visible commo un simplo regard, mais commo un doigt: - commo on pose son doigt sur une plaie (81); doigt qui désigne la plaie, s'y fait brûlure, s'y enfonce. Alors le visage n'est plus visé commo uno surfaco pleine et close, mais est abordé commo un gouffre, - comme un pan déchiré du visible; un tel regard descelle alors la nuit qui soutend la visibilité du visage, fait comparaître muit-et-visage d'un seul mouvement, car

l'un porte l'autre, l'un "est" l'autre, comme l'enseigne le mendiant à Elisha dans "L'Aube": - "Ecoute, me dit-il, et les doigts de sa main se refermèrent sur mon bras, je vais t'ensigner l'art de séparer le jour de la nuit. Regarde toujours la fenêtre - et, si tu n'en trouves pas, regarde les youx d'un être humain; en y voyant un visage, n'importe lequel, tu sauras que la nuit a succédé au jour. Car, sache-le, la nuit possède un visage."(82)

- \* Relevant de la dynamique de l'étennement, un tel regard opère par ascèse négatrice ne cessant de dire NON au visible, de refuser au visage toute limite et toute qualité définie, et le forçant par là à s'avancer et se manifester sur le mode d'une plus haute affirmation, c'est-à-dire à s'affirmer à son tour comme manque et vacance, comme règne du rien. Alors, tout ce qui s'était écrit sur le visage, tissé, gravé, l'opacifiant par un jeu de codes et valeurs, vient se briser et se retourner contre le tranchant de ce NON; vient s'y dissoudre, s'y effacer. Ainsi le visage est-il reconduit à la lividité d'une page blanche, où s'annonce la possibilité d'une autre écriture.
- Il n'y a plus alors de laideur ni de mal dans le visage d'autrui pour un tel regard, il n'y a plus que l'immensité et la beauté du possible, que l'innocence du devenir. Le regard en proie à la fascination peut bien voir le poids des fautes, la laideur ou le mal inscrits dans la visibilité d'un visage, mais cela ne peut pas l'arrâter et il refuse d'en faire une lecture qui ratifierait et sanctionnerait un

tel mal, qui objectiverait une telle laideur; s'il fait une lecture, c'est une lecture "à rebours" qui désécrit tout, efface tout sur son passage et qui par là REDIME en l'autre le mal et la laideur, rédime l'opaque en le portant dans l'éclat de la nuit où tout est consommé.

"En les regardant

Et de sa figure soule,

Il les a laissés revêtus de beauté."(83)

- Un tel regard n'oublie rien de ce qu'il découvre, mais il retourne inlassablement sa mémoire en espérance et par là offre au visage marqué, défiguré, "la chance d'une autre image".

- C'est un tel regard qu'il faudrait pouvoir porter et maintenir sur le visage d'un assassin, un regard qui prendrait pleine mesure du crime accompli sans le juger ni le venger, mais qui dénuderait absolument tout alentour de ce crime, ie. toutes les conditions, causes ou raisens qui tenteraient "d'expliquer" ou "justifier" co crime, de l'excuser, afin de confronter l'assassin à la simple et radicale nudité de son acte, jusqu'au point où tout discours lui serait retiré, toute défense et excuse abolies, toute fuite impossible et tout abri fermé. Jusqu'au point où il serait pris de vertige face au néant de son acte, où il se mettrait à défaillir, et où alors en lui, dans le vide de son propre visage dévasté, "délavé", exsudé, forait "rotour" le visage de sa victime. Jusqu'au point donc où il comprendrait combien tout visago est intouchable et inviclable, combien toute vie en jeu dans la chair d'un visago relève d'une éternité sur laquelle nul n'a droit ni pouvoir. Alors il n'y aurait peut-Stre

pas de châtiment plus intransigeant, plus dur et éprouvant,

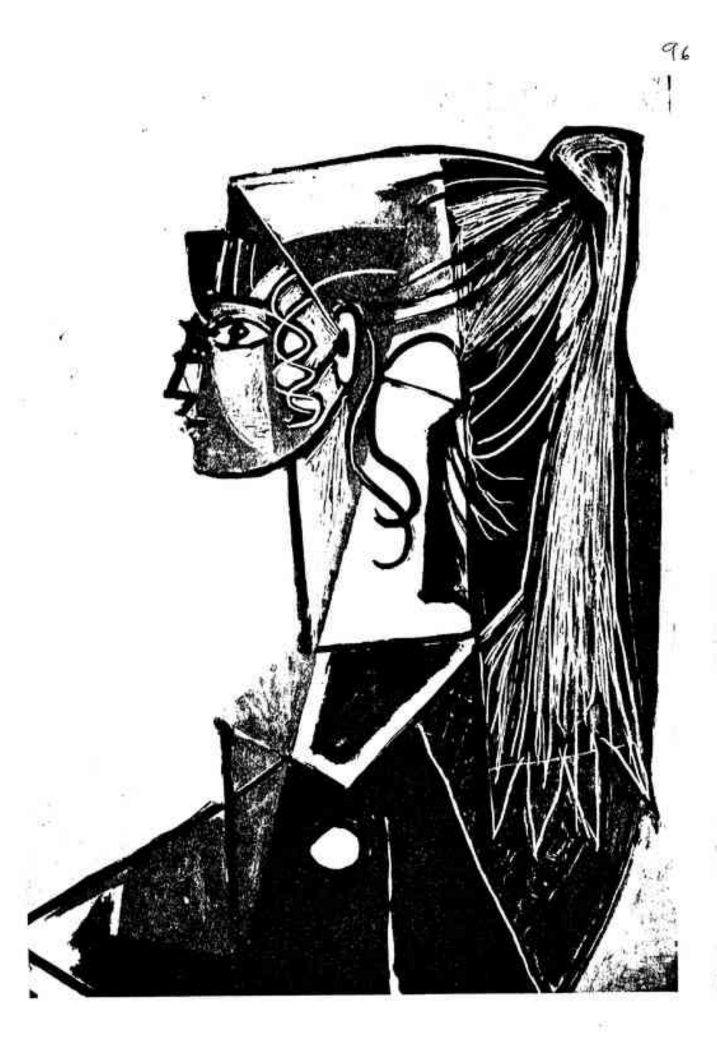
- et peut-être plus "juste" aussi -, que celui qui consisterait
à im-poser dans la chair même de l'assassin, à im-plomber
dans son regard, le visage douloureux, inconsolé, de sa
victime.

- "L'Oeil de Dieu" poursuivant Caîn après son fratricide ne serait donc pas "L'Oeil" perçant du "Pòro" omniscient et omnipotent châtiant le coupable, mais bien au contraire le Regard fou de douleur de la victime; Regard omniprésent, parce qu'exilé, déraciné, suppliciant à force de supplication. Ce n'est pas tant l'Oeil de Dieu qui pourchasse Caîn à travers le désert, mais c'est Caîn qui fuit désespérément le Regard en déshérence d'Abel, son Regard devenu cosmique, tout à la fois céleste et tellurique, - devenu Regard du Trés-Haut.

Cosmiquo, car le sang répandu d'Abel imprègne toute la terre qui devient infertile; céleste, car le sang versé d'Abel "crie" depuis le sol jusqu'à Dieu. Il ne crie pas vengeance, mais simplement et passionnément, et pour toujours, douleur et pitié, implorant <u>JUSTICE</u>.

-"Yahvé reprit: "Qu'as-tu fait! Ecoute le sang de ton frère crior vors moi du sol!"(Gén.4,10). C'est cette voix, toute d'alarme, c'est ce regard, tout de souffrance et de stupeur, qui frappont la terre et font de Caïn un "errant".(84)

\* C'est un tel regard, fasciné-sanctifiant, qui fut donné à l'abbé Donissan au sertir de sa lutte avec Satan qui imposa à tout son être le supplice du néant; un regard épuisé



qui se relève soudain d'entre la fatigue et le désespoir avec <u>une douceur inespérée</u>. Une telle douceur, que son regard désormais ne peut plus être "vue", mais <u>vision-visionnairo</u> qui entre par <u>effraction</u> dans tout visage rencontré et pénètre tout droit au plus profond et intime de la chair. Les visages s'offrent alors à lui dans une absolue transparence, - ils ent la diaphanésté et l'extrême fragilité du verre; étrange translucidité qu'il découvre à travers sa rencontre du jeune carrier dans le brouillard de l'aube:

-"Ce fut à ce moment que l'abbé Donissan leva les yeux.

Etait-ce devant lui son compagnon? Il no le crut pas d'abord. Co qu'il avait sous les yeux, co qu'il saisissait du regard, avec une certitude fulgurante, était-ce un homme de chair? A peine si la nuit efit permis de découvrir dans l'embre la silhouette immobile, et pourtant il avait toujours l'impression de cette lumière douce, égale, vivante, réflèchie dans sa pensée, véritablement souveraine. C'était la première fois que le futur saint de Lumbres assistait au silencieux prodige qui devait lui devenir plus tard si familier, et il semblait que ses sens ne l'acceptaient pas sans lutte. Ainsi l'aveugle-né à qui la lumière se découvre tend vers la chose inconnue ses doigts tramblants, et s'étonne de n'en saisir la forme ni l'épaisseur. Comment le jeune prêtre cût-il été introduit sans lutte à ce nouveau mode de connaissance, inaccessible aux autres hommes? Il voyait devant lui son compagnon, il le voyait à n'en pas douter, bien qu'il ne distinguat point ses traits, qu'il cherchat vainement son visage ou ses mains... Et néanmoins, cans rien craindre, il regardait l'extraordinaire clarté avec une confiance sereine, une fixité

calme, non point pour la pénétror, mais sûr d'être pénétré
pae elle. Un long temps s'écoula, à ce qu'il parut, Réellement,
ce ne fut qu'un éclair. Et tout à coup il comprit.

"Ainsi que tu t'es vu toi-même tout à l'heure" avait dit
l'affreux témein. C'était ainsi. Il voyait. Il voyait avec
ses yeux de chair ce qui reste caché au plus pénétrant - à
l'intuition la plus subtile - à la plus forme éducation: une
conscience humaine."(85)

- Mais son regard doué d'infinie claire-voyance ne
se contente pas de pénétrer au coeur du visible, dans l'intimité du visage, - il rend encore cette transparence sonsible
à l'autre, la lui retourne: - c'est une vision-spéculaire qui
réfléchit et impose avec violence, sans détours ni égards, à
l'autre, sa propre immge. Visage d'effroyable douceur, d'implaccable clarté, regard-miroir, miroir-tactile, où l'autre, forcé
de comparaître à nu se découvre tel qu'en lui-même il est.
Et c'est ainsi que Mouchette se trouve confrontée à sa propre
misère, à son indigence d'être, toute grevée de mensonges, de
fausseté, de vanité, toute distordue sur un nocud de non-être.
-"Devant lui, ce n'était qu'une pauvre créature reformant
en hâte la trame un instant déchirée de ses mensonges(...)
Il eut un geste des épaules, d'une énorme brutalité.

"Je t'ai vue! (A ce tu, elle frémit de rage.) Je t'ai vue comme peut-efre aucune créature telle que toi ne fut vue ici-bas! Je t'ai vue de telle manière que tu ne peux plus m'échapper, avec toute ta ruse. Penses-tu que ten péché me fasse horreur? A peine as-tu effensé plus Dieu que les bêtes(...).

Et soudain Mouchetto se vit comme elle ne s'était jamais vue, pas même à ce moment où elle avait senti se briser son orgueil: quelque chose en elle fléchit d'un irréparable fléchissement, puis s'enfonça d'une fuite obscure. La voix, toujours basse, mais d'un trait vif et brêlant, l'avait dépouillée, fibre à fibre. Elle doutait dêtre, d'avoir été."(86)

\* Le regard, par la fascination, doit donc supplicier
le visible jusqu'à la rédemption et la sanctification, doit
supplicier la chair jusqu'à la STIGNATISER, ie. lui imposer
le sceau du Dehors, de la nuit; sceau qui ne scelle aucun
secret ni même sons, mais qui descelle la chair et l'ouvre
on grand sur son propre manque, lui révèlant à la fois sa
délébilité et sa transsubstantialité; sceau qui exhausse et
libère, qui pro-meut et donne essor à la force du STGNE à
l'osuvre dans la chair. Mais un tel sceau passe toujours
par la déchirure.

C'est un tel regard qu'implorent les mystiques, un regard qui les transperce, les pénètre, les déchire, afin que par cette blessure naisse et s'élance un inespéré, \_"Détournez-les, vos yeux, mon Bien-Aimé, Voici que je prends men vol."(87)

. . . . .

